
Liberdade de Expressão e Liberdade Religiosa no Brasil: Tensões, Limites e 
Harmonização Constitucional 

Um estudo sobre os desafios jurídicos e sociais na compatibilização de direitos 
fundamentais em um Estado Democrático de Direito plural e laico 

 

Por Abner Ferreira* e Sóstenes Marchezine* 

 

Resumo 

O presente estudo analisa os desafios jurídicos e sociais relacionados à harmonização 
entre liberdade de expressão e liberdade religiosa no Brasil, à luz da Constituição Federal 
de 1988 e da jurisprudência dos tribunais superiores. Reconhecendo que ambos os direitos 
figuram como pilares do Estado Democrático de Direito e fundamentos do pluralismo 
político e da dignidade da pessoa humana, o trabalho discute a inevitável colisão prática 
dessas liberdades em uma sociedade plural e multicultural. Com base na teoria da 
ponderação de princípios, consagrada pela doutrina e aplicada pelo Supremo Tribunal 
Federal e pelo Superior Tribunal de Justiça, investiga-se como compatibilizar a proteção 
ao debate público crítico com a necessidade de resguardar grupos religiosos contra 
discriminação, discursos de ódio e violência. O estudo propõe critérios para delimitar o 
núcleo essencial de cada liberdade, refletindo sobre os limites legítimos e o papel do 
Estado laico na garantia do respeito mútuo e da convivência democrática. 

Palavras-chave: liberdade de expressão; liberdade religiosa; ponderação de princípios; 
direitos fundamentais; Estado laico; discurso de ódio; dignidade da pessoa humana. 

 

 

Introdução 

A liberdade de expressão e a liberdade religiosa figuram entre os mais relevantes direitos 
fundamentais assegurados pela Constituição Federal de 1988. Ambas constituem pilares 
indispensáveis para a consolidação de um Estado Democrático de Direito, na medida em 
que garantem a dignidade da pessoa humana e fomentam o pluralismo social e político. 
Contudo, embora se apresentem como garantias essenciais, essas liberdades não 
raramente entram em colisão no plano prático, impondo ao intérprete do direito o delicado 
desafio de compatibilizá-las de modo a evitar que uma seja anulada ou 
desproporcionalmente restringida em benefício da outra. 

No contexto brasileiro, caracterizado por extraordinária diversidade religiosa e cultural, 
assim como por uma tradição de debate público amplo e intenso, os conflitos entre a 
liberdade de expressão e a liberdade religiosa assumem contornos particularmente 
complexos. De um lado, há o legítimo direito de criticar dogmas e práticas religiosas, 
inclusive de forma contundente. De outro, impõe-se a necessidade de proteger a dignidade 
de comunidades religiosas, sobretudo as minoritárias, evitando discursos de ódio que 
possam incentivar discriminação ou violência. 

Essas tensões não são meramente abstratas ou teóricas. Ao longo da história brasileira — 
e de maneira ainda mais evidente nos últimos anos, com a expansão das redes sociais e a 
democratização dos meios de comunicação — têm-se multiplicado episódios em que 



manifestações religiosas ou críticas a práticas de fé extrapolam os limites do aceitável e 
se convertem em ofensas, discriminação e incitação ao ódio. 

A complexidade do problema jurídico se acentua ao se considerar o papel do Estado laico. 
A laicidade brasileira não significa hostilidade à religião, mas sim uma postura de 
neutralidade ativa, pautada no dever de garantir a liberdade de consciência e de crença a 
todos, sem privilegiar ou perseguir qualquer fé. Quando o Estado se omite diante de 
discursos religiosos que incitam ódio ou discriminação, acaba violando sua obrigação de 
assegurar a igualdade e a dignidade de todos os cidadãos. Por outro lado, ao intervir de 
forma excessiva para restringir manifestações religiosas ou críticas, corre o risco de 
suprimir liberdades essenciais ao livre debate democrático. 

Diante desse cenário, o presente estudo propõe-se a problematizar e analisar os principais 
desafios jurídicos envolvidos na colisão entre liberdade de expressão e liberdade religiosa 
no Brasil, à luz da Constituição de 1988, da doutrina constitucional contemporânea e da 
jurisprudência consolidada do Supremo Tribunal Federal (STF) e do Superior Tribunal de 
Justiça (STJ). 

A relevância do tema se impõe de modo inquestionável. Em um momento histórico 
marcado pela polarização política, pelo fortalecimento de discursos fundamentalistas e 
pela propagação de intolerância nos ambientes digitais, torna-se imprescindível reafirmar 
os limites constitucionais do discurso protegido e fortalecer o compromisso com a 
construção de um espaço público plural, tolerante e genuinamente democrático. 

A Delimitação do Problema 

A Constituição Federal brasileira assegura, em seu art. 5º, inciso IV, a liberdade de 
manifestação do pensamento, vedado o anonimato, e, no inciso IX, a liberdade de 
expressão da atividade intelectual, artística, científica e de comunicação, 
independentemente de censura ou licença. Paralelamente, o inciso VI do mesmo artigo 
garante a liberdade de consciência e de crença, assegurando o livre exercício dos cultos 
religiosos, bem como a proteção dos locais de culto e de suas liturgias. 

A tensão emerge justamente quando o exercício da liberdade de expressão ameaça a 
liberdade religiosa — por meio, por exemplo, de discursos ofensivos, discriminatórios ou 
que incitem preconceito contra determinada fé ou seus adeptos. Da mesma forma, o 
fenômeno inverso também se verifica: manifestações religiosas que extrapolam o âmbito 
do culto e acabam convertendo-se em pregação de ódio, exclusão ou violência contra 
grupos sociais específicos. 

Surge, assim, um desafio jurídico de alta complexidade: como solucionar esses conflitos? 
Qual é o núcleo essencial protegido de cada um desses direitos? Como definir limites 
legítimos sem incorrer em censura prévia ou, por outro lado, tolerar manifestações 
intoleráveis que atentem contra a dignidade humana? 

Essas questões não comportam respostas fáceis. Exigem uma análise aprofundada da 
teoria constitucional, da experiência comparada e da jurisprudência nacional, de modo a 
construir critérios consistentes que permitam harmonizar valores constitucionais 
igualmente relevantes e indispensáveis ao funcionamento de um Estado Democrático de 
Direito. 

 

 



A Justificativa e Relevância 

Discutir a colisão entre a liberdade de expressão e a liberdade religiosa no Brasil vai muito 
além de um mero exercício acadêmico. Trata-se de enfrentar um problema jurídico e 
social concreto, que impacta milhões de pessoas e compromete a qualidade do debate 
público, a segurança jurídica e a própria paz social. 

Em um país laico, multicultural e plural, garantir a convivência respeitosa entre distintas 
visões de mundo constitui um desafio permanente. A Constituição Federal, ao vedar a 
adoção de uma religião oficial e ao proibir qualquer forma de discriminação motivada por 
crença, impõe ao Estado o dever de proteger minorias religiosas historicamente 
vulneráveis, como adeptos de religiões afro-brasileiras e de tradições indígenas, 
frequentemente alvos de preconceito e perseguição. 

Por outro lado, o mesmo texto constitucional consagra a liberdade de expressão como 
condição indispensável para o funcionamento de uma democracia saudável. Sem a 
possibilidade de crítica — inclusive dirigida a convicções religiosas — não há debate 
público autêntico. Restrições excessivas ao discurso crítico podem resultar em censura e 
sufocar a diversidade de ideias, essencial ao pluralismo democrático. 

Essas tensões se tornam ainda mais agudas no cenário contemporâneo, marcado pela 
explosão das redes sociais e pela capacidade de qualquer indivíduo difundir conteúdos 
para grandes audiências em tempo real. Tal dinâmica amplia exponencialmente o alcance 
e a velocidade de discursos discriminatórios e potencialmente violentos. Casos de ataques 
a templos religiosos de matriz africana, pregações fundamentalistas que incitam a 
violência contra adeptos de outras crenças ou críticas religiosas que degeneram em 
ofensas pessoais tornaram-se cada vez mais frequentes e visíveis. 

Diante desse quadro, o debate jurídico não pode se contentar com fórmulas abstratas. É 
imprescindível identificar limites claros e legítimos para as liberdades em jogo, de modo 
que o Estado possa garantir proteção efetiva contra o discurso de ódio, sem, contudo, 
inviabilizar o direito à crítica, inclusive à crítica de natureza religiosa. 

Essa discussão não se limita ao campo jurídico, mas se projeta também para a esfera 
política e ética. Envolve, em última análise, a definição do tipo de sociedade que se 
pretende construir: uma sociedade que tolere o ódio e a discriminação em nome de uma 
suposta liberdade de expressão irrestrita, ou uma sociedade que, sem abrir mão do debate 
crítico, assegure a dignidade, a igualdade e o respeito a todos os seus cidadãos. 

 

 

A Fundamentação Teórica 

Um dos grandes avanços da teoria constitucional contemporânea reside no 
reconhecimento de que os direitos fundamentais não possuem caráter absoluto. Eles 
integram um sistema jurídico complexo, no qual diferentes liberdades e garantias podem, 
inevitavelmente, entrar em tensão. 

No caso da liberdade de expressão e da liberdade religiosa, essa tensão se evidencia de 
forma clara. Ambas contam com proteção constitucional ampla e reforçada, mas podem 
entrar em choque quando o exercício de uma ameaça ou limite o pleno gozo da outra. 



A liberdade de expressão se mostra essencial para a vitalidade democrática, pois, como 
sublinha Luís Roberto Barroso (2017), é através do debate público que as sociedades 
constroem consensos, questionam dogmas e evoluem moral e juridicamente. Sem 
liberdade de expressão, não há espaço para a crítica, e sem crítica não há possibilidade de 
progresso social. 

Por sua vez, a liberdade religiosa resguarda a dimensão mais íntima da consciência 
humana, assegurando a cada pessoa o direito de adotar crenças, praticar cultos e pautar 
sua existência por valores transcendentes. Qualquer violação a esse direito atinge 
diretamente a dignidade pessoal e compromete a própria essência do pluralismo 
democrático. 

O desafio, portanto, consiste em reconhecer que ambas as liberdades são indispensáveis, 
mas demandam a definição de limites legítimos que permitam sua coexistência no espaço 
público, sem que uma seja instrumentalizada para anular ou esvaziar a outra. 

 

A Doutrina Nacional 

A doutrina constitucional brasileira tem se debruçado de forma consistente sobre o 
problema da colisão de direitos fundamentais, buscando desenvolver critérios que 
viabilizem a harmonização de valores constitucionais potencialmente conflitantes. 

Barroso (2017, p. 217) assevera que “nenhum direito fundamental é absoluto”. Para o 
autor, os direitos fundamentais são necessariamente limitados por outros direitos e valores 
constitucionais de igual hierarquia e dignidade. A solução para os conflitos entre eles não 
está em afirmar, de modo abstrato, a supremacia de um sobre outro, mas sim em realizar 
uma ponderação cuidadosa dos princípios envolvidos, de modo a preservar o núcleo 
essencial de cada direito. 

Nessa linha, Sarlet (2015, p. 129) enfatiza que o princípio da dignidade da pessoa humana, 
consagrado no art. 1º, inciso III, da Constituição Federal, ocupa posição central no sistema 
jurídico brasileiro, funcionando como parâmetro interpretativo e limite material ao 
exercício de todos os direitos fundamentais. Dessa forma, manifestações que ofendam a 
dignidade de grupos religiosos minoritários não podem ser legitimadas sob o argumento 
da liberdade de expressão. 

De modo convergente, Gilmar Mendes, Inocêncio Coelho e Paulo Gustavo Gonet Branco 
(2021, p. 345) destacam que o Supremo Tribunal Federal tem aplicado reiteradamente o 
princípio da proporcionalidade como técnica de solução de colisões de direitos, buscando 
evitar tanto restrições arbitrárias quanto abusos no exercício de liberdades fundamentais, 
em especial nos temas sensíveis que envolvem a convivência entre liberdade de expressão 
e liberdade religiosa. 

 

A Doutrina Estrangeira 

A teoria da colisão de direitos fundamentais foi profundamente desenvolvida no direito 
constitucional alemão, projetando-se internacionalmente sobretudo a partir das 
contribuições de Robert Alexy (2010). Para Alexy, os direitos fundamentais devem ser 
compreendidos como princípios jurídicos — e os princípios, por sua natureza, constituem 
mandamentos de otimização, que exigem sua realização na maior medida possível, 
conforme as possibilidades fáticas e jurídicas. Quando dois princípios entram em conflito, 



não se trata de anular um em favor do outro, mas de aplicar um processo de ponderação 
que viabilize a harmonização entre eles. 

Essa ponderação, segundo a concepção proposta por Robert Alexy, deve seguir um 
encadeamento metodológico composto por três etapas clássicas. A primeira é o exame da 
adequação, no qual se verifica se a medida restritiva escolhida é efetivamente idônea para 
atingir um objetivo legítimo no contexto constitucional. Em seguida, passa-se à análise 
da necessidade, que consiste em avaliar, dentre as medidas disponíveis, qual delas 
representa a menor restrição possível ao direito em questão, garantindo a preservação de 
seu núcleo essencial. Por fim, chega-se à etapa da proporcionalidade em sentido estrito, 
que impõe um balanceamento cuidadoso entre o grau de restrição do direito e o benefício 
obtido para a proteção do valor constitucional que se pretende salvaguardar, assegurando 
que o sacrifício imposto ao direito não seja excessivo ou desarrazoado frente ao fim 
almejado. 

Alexy salienta que a ponderação não equivale a um subjetivismo irrestrito, mas sim a um 
procedimento racional, dotado de critérios controláveis e justificáveis, orientado a 
maximizar a proteção de todos os direitos fundamentais envolvidos no caso concreto. 

Ronald Dworkin (2002), por sua vez, atribui à liberdade de expressão um peso qualificado 
no contexto das democracias constitucionais, ao considerá-la condição indispensável para 
o autogoverno e para a busca da verdade. Embora alerte contra restrições excessivas, 
reconhece a legitimidade de limitar discursos que incentivem a violência ou a 
discriminação contra determinados grupos. 

Cass Sunstein (2000) também destaca que sociedades democráticas devem tolerar um 
amplo espectro de discursos críticos, inclusive aqueles de conteúdo religioso ou 
moralmente controverso. Todavia, delimita de forma clara a fronteira da tolerância no 
ponto em que o discurso se converte em incitação direta à violência ou à discriminação 
contra grupos vulneráveis. 

 

O Princípio da Proporcionalidade na Constituição Brasileira 

No direito constitucional brasileiro, o princípio da proporcionalidade encontra-se 
implícito no sistema normativo e possui aplicação consolidada na jurisprudência do 
Supremo Tribunal Federal (STF). Ainda que não exista menção expressa a esse princípio 
no texto original da Constituição de 1988, ele decorre diretamente do modelo de Estado 
Democrático de Direito e dos limites imanentes aos direitos fundamentais. 

O STF tem se valido do princípio da proporcionalidade como instrumento essencial para 
solucionar conflitos entre direitos fundamentais, buscando harmonizá-los de modo a 
evitar restrições desnecessárias ou excessivas. Em diversos julgados, a Corte reafirma que 
eventuais restrições à liberdade de expressão ou à liberdade religiosa somente se 
justificam quando indispensáveis à proteção de outros valores constitucionais, tais como 
a dignidade da pessoa humana, a igualdade e a ordem pública. 

Um exemplo paradigmático é o HC 82.424/RS (caso Ellwanger), no qual o Supremo 
firmou o entendimento de que a liberdade de expressão não possui caráter absoluto e não 
pode ser invocada para amparar discursos de ódio, nem tampouco manifestações que 
incentivem o racismo ou o preconceito religioso. Esse precedente evidencia que o núcleo 
essencial da liberdade de expressão não compreende manifestações que atentem contra 
direitos fundamentais de terceiros. 



De forma análoga, na ADI 4273/DF, que discutiu a constitucionalidade do ensino 
religioso confessional em escolas públicas, o STF aplicou a técnica da ponderação para 
permitir a oferta facultativa do ensino confessional, desde que observados o respeito ao 
pluralismo e à laicidade do Estado. Com isso, a Corte preservou a liberdade religiosa sem 
autorizar qualquer imposição estatal de uma fé específica. 

Esses exemplos ilustram como a jurisprudência brasileira adota a proporcionalidade como 
critério interpretativo central na resolução de colisões entre direitos fundamentais, 
evitando tanto a censura indevida quanto a conivência com discursos ou práticas que 
possam ferir a dignidade humana. 

 

A Dignidade da Pessoa Humana como Limite Material 

Outro ponto central na doutrina constitucional reside na dignidade da pessoa humana, 
consagrada como valor supremo e verdadeiro limite material ao exercício das liberdades 
fundamentais. A Constituição Federal, em seu art. 1º, inciso III, elege a dignidade da 
pessoa humana como fundamento do Estado Democrático de Direito, o que significa que 
nenhum direito fundamental pode ser exercido de forma a violar a dignidade de outros 
indivíduos. 

Sarlet (2015) sustenta que a dignidade humana atua como cláusula de interpretação 
obrigatória em todo o sistema constitucional, funcionando como parâmetro e limite 
material para a aplicação e a restrição dos direitos fundamentais. Assim, qualquer 
ponderação entre liberdades deve, necessariamente, preservar esse núcleo essencial. 

No âmbito específico da liberdade de expressão e da liberdade religiosa, tal princípio 
implica reconhecer que a crítica religiosa e a livre manifestação de crenças devem ser 
protegidas, ainda que possam desagradar ou confrontar outras visões de mundo. Contudo, 
essas manifestações não podem degenerar em ofensas à dignidade, nem se converter em 
incitação ao ódio ou à violência contra grupos religiosos específicos. 

Desse modo, a dignidade da pessoa humana opera como baliza objetiva para orientar os 
limites legítimos dessas liberdades, afastando tanto restrições arbitrárias quanto abusos 
intoleráveis que possam comprometer o respeito mútuo e a convivência plural em 
sociedade. 

 

A Jurisprudência Brasileira e Análise Crítica de Casos 

A jurisprudência do Supremo Tribunal Federal revela-se especialmente rica no 
enfrentamento das colisões entre liberdade de expressão e liberdade religiosa. Embora 
inexista súmula vinculante ou tese geral capaz de solucionar, de forma uniforme, todos 
os casos, o STF construiu precedentes paradigmáticos que evidenciam a aplicação 
consistente da técnica da ponderação para proteger valores constitucionais em tensão. 

 

HC 82.424/RS (Caso Ellwanger) 

Um dos precedentes mais relevantes é o Habeas Corpus 82.424/RS, julgado em 2003. O 
escritor Siegfried Ellwanger havia sido condenado por crime de racismo ao publicar livros 
negando o Holocausto judeu e disseminando ideias antissemitas. A defesa invocou a 
liberdade de expressão, sustentando tratar-se de opinião ou investigação histórica. O STF, 



entretanto, negou o pedido, firmando a compreensão de que a liberdade de expressão não 
é absoluta. Destacou, de forma enfática, que a Constituição Federal qualifica o racismo 
como crime inafiançável e imprescritível (art. 5º, XLII), não permitindo proteção a 
manifestações que incitem ódio racial ou religioso. O relator, Ministro Maurício Corrêa, 
foi claro ao pontuar que “a liberdade de expressão não é um direito absoluto e encontra 
limites no respeito a outros direitos fundamentais, especialmente o direito à igualdade e 
à dignidade da pessoa humana”. Este precedente é importante por evidenciar um limite 
externo inequívoco à liberdade de expressão: o discurso de ódio. Embora se trate de 
antissemitismo, a ratio decidendi se aplica diretamente a manifestações que incitem 
discriminação contra grupos religiosos. 

 

ADI 4273/DF (Ensino Religioso Confessional em Escolas Públicas) 

Outro julgado significativo é a Ação Direta de Inconstitucionalidade 4273, de 2017, que 
analisou a constitucionalidade do ensino religioso confessional em escolas públicas. 
Alegava-se que a modalidade confessional violaria o princípio da laicidade estatal. Por 
maioria, o STF considerou legítimo o ensino confessional, desde que facultativo, plural e 
sem imposição de uma fé oficial. O voto do Ministro Luís Roberto Barroso consagrou a 
ideia de laicidade colaborativa, reconhecendo que o Estado brasileiro não pratica 
laicidade hostil, mas garante espaço para manifestações religiosas, desde que não 
discriminatórias ou impositivas. Assim, a Corte demonstrou que a liberdade religiosa 
pode e deve se manifestar no espaço público, respeitados os limites do pluralismo e da 
neutralidade estatal, reafirmando o método da ponderação. 

 

ARE 958.252/MG (Repercussão Geral – Liberdade Religiosa e Restrições Legítimas) 

No Agravo em Recurso Extraordinário 958.252/MG, com repercussão geral, o STF 
debateu os limites das restrições estatais à liberdade religiosa. Fixou-se a tese de que, 
embora a liberdade religiosa possua núcleo essencial protegido, ela comporta restrições 
necessárias para tutelar outros direitos fundamentais e a ordem pública. Esse julgado 
reforça a compreensão de que a liberdade religiosa não é absoluta, havendo espaço 
legítimo para restrições proporcionais, a fim de evitar abusos e garantir a convivência 
harmoniosa entre valores constitucionais. 

 

REsp 1.584.194/SP – Intolerância Religiosa em Redes Sociais (STJ) 

No âmbito do Superior Tribunal de Justiça, merece destaque o Recurso Especial 
1.584.194/SP, julgado em 2017. Nele, reconheceu-se a responsabilidade civil por dano 
moral coletivo decorrente de postagens ofensivas contra religiões de matriz africana, que 
incitavam o desprezo e rotulavam essas religiões como “macumba”, “feitiçaria” e “coisa 
do demônio”, incentivando comportamentos hostis. O STJ entendeu configurado ato 
ilícito (art. 186 do Código Civil), fixando indenização de valor significativo. Consta do 
acórdão a afirmação de que “a liberdade de expressão não pode ser usada como escudo 
para a prática de discurso de ódio ou para promover discriminação religiosa”. Este 
precedente distingue, de forma didática, a opinião crítica legítima do discurso de ódio, 
reafirmando que a liberdade de expressão não legitima agressões sistemáticas contra 
crenças, sobretudo de minorias historicamente vulneráveis. 



 

REsp 1.365.364/RJ – Limites ao Culto Religioso e Direito de Vizinhança (STJ) 

Ainda no STJ, o Recurso Especial 1.365.364/RJ ilustra bem a aplicação do princípio da 
razoabilidade na delimitação da liberdade religiosa. O caso envolveu templos 
responsabilizados por poluição sonora em áreas residenciais. A Corte reconheceu que o 
direito ao culto possui proteção constitucional, mas não autoriza a violação do sossego 
público, determinando a obrigação de respeito aos limites de ruído. Trata-se de 
demonstração prática de que a liberdade religiosa convive com deveres correlatos de 
respeito a outros direitos e bens jurídicos, e de que a proporcionalidade deve sempre 
balizar o equilíbrio entre liberdades concorrentes. 

 

Alguns Casos Práticos e Problemas Atuais 

Para além dos precedentes jurisprudenciais já consolidados, é fundamental reconhecer 
que, no cotidiano brasileiro, persistem inúmeros episódios que revelam práticas de 
discriminação religiosa, frequentemente impulsionadas por discursos de ódio travestidos 
de pregação moral ou religiosa. Um exemplo recorrente envolve pastores e padres que, 
em programas de rádio e televisão, classificam religiões de matriz africana como 
“demoníacas”, alimentando estigmas e reforçando estereótipos históricos de 
marginalização. Da mesma forma, proliferam nas redes sociais postagens virais que 
rotulam os adeptos dessas religiões como “bruxos”, “feiticeiros” ou “adoradores do 
diabo”, ampliando o alcance de mensagens discriminatórias e potencializando a violência 
simbólica. 

Tais discursos não raramente acabam servindo de combustível para ataques diretos, que 
vão desde agressões físicas até incêndios criminosos contra terreiros, motivados por 
interpretações extremistas de matriz religiosa. Além disso, observa-se a difusão de 
pregações que qualificam ateus ou integrantes de outras minorias religiosas como 
“inimigos de Deus” ou “amaldiçoados”, fomentando um ambiente de intolerância e, em 
última instância, legitimando, aos olhos de alguns, a perseguição a quem não compartilha 
das mesmas crenças. 

Essas manifestações suscitam um problema jurídico central: onde termina a crítica 
religiosa legítima e começa o discurso de ódio? É fundamental traçar, com clareza, essa 
linha tênue. A crítica teológica — como a afirmação de que alguém “não acredita nos 
orixás” ou considera o espiritismo “incompatível” com sua fé — constitui manifestação 
legítima de liberdade de expressão, devendo ser resguardada em um Estado laico e 
democrático. Contudo, quando essa manifestação se converte em incitação ao ódio, 
ultrapassa o limite da liberdade protegida e adentra o campo do ilícito. Expressões como 
“fechem seus terreiros” ou “eles merecem punição” configuram discurso de ódio vedado 
pelo ordenamento jurídico, pois não se limitam a uma opinião de foro íntimo, mas buscam 
constranger, ameaçar ou aniquilar a dignidade e o livre exercício da crença alheia. 

Diante desse cenário, torna-se indispensável fomentar um debate público qualificado, 
aliado a uma atuação jurídica firme, para assegurar que a liberdade religiosa não seja 
instrumentalizada como escudo de discursos que, na prática, promovem a violência e a 
intolerância. 

 



A Aplicação Prática da Técnica de Ponderação 

Diante de situações como as relatadas, incumbe ao jurista recorrer à técnica da 
ponderação para enfrentar os inevitáveis conflitos entre direitos fundamentais. O primeiro 
passo consiste na identificação do núcleo essencial de cada direito em disputa. De um 
lado, situa-se a expressão crítica, inserida no núcleo essencial da liberdade de expressão 
e assegurando ao indivíduo a possibilidade de manifestar opiniões, inclusive de natureza 
religiosa ou filosófica. De outro lado, encontra-se a prática religiosa, que integra o núcleo 
essencial da liberdade de crença e de culto, garantindo aos fiéis o pleno exercício de sua 
fé, sem temor de perseguição ou estigmatização. 

Superada essa fase de identificação, torna-se necessário avaliar a adequação e a 
necessidade de eventuais restrições. Nessa etapa, deve-se questionar se a limitação 
imposta a determinado discurso realmente visa proteger valores igualmente relevantes, 
como a dignidade humana ou a igualdade, e se não haveria meio alternativo menos 
restritivo para alcançar o mesmo objetivo de proteção. 

Por fim, realiza-se o exame de proporcionalidade em sentido estrito, ponderando se o 
sacrifício parcial de um direito se justifica diante da salvaguarda de outro, e se a restrição 
aplicada mantém um equilíbrio razoável entre os valores constitucionais em jogo. 

É exatamente essa metodologia que tem orientado reiteradamente a atuação do Supremo 
Tribunal Federal (STF) e do Superior Tribunal de Justiça (STJ), permitindo a construção 
de decisões que não eliminem um direito em benefício de outro, mas que busquem, 
sempre que possível, harmonizar liberdades fundamentais com a proteção da dignidade 
humana, valores igualmente resguardados pela Constituição Federal. 

 

A Função do Estado Laico 

Outro aspecto essencial a ser considerado diz respeito à adequada compreensão do 
princípio da laicidade estatal. O Estado laico não deve ser entendido como um ente 
antirreligioso ou hostil à fé, mas, ao contrário, como uma estrutura que assegura, de forma 
equânime, a liberdade de todas as religiões — inclusive o direito de não professar 
nenhuma crença. Nesse sentido, cabe ao poder público garantir a igualdade de tratamento 
entre diferentes confissões religiosas, sem jamais adotar uma religião oficial ou conferir 
privilégios a determinados grupos em detrimento de outros. 

A laicidade impõe ao Estado o dever de proteger grupos vulneráveis contra qualquer 
forma de discriminação motivada por convicções religiosas, criando um ambiente de 
respeito mútuo e de tolerância. Ao mesmo tempo, deve-se resguardar o espaço para o 
debate público e a crítica religiosa, pois tais manifestações constituem expressões 
legítimas da liberdade de pensamento. Contudo, essa liberdade não pode ser confundida 
com a autorização para discursos que incitem violência ou incentivem a perseguição de 
indivíduos ou comunidades de fé. 

A laicidade, portanto, não se traduz em hostilidade, mas em uma postura de neutralidade 
ativa, consubstanciada no compromisso positivo do Estado de impedir abusos, garantir o 
pluralismo e proteger, de modo especial, as minorias religiosas, assegurando que todos 
possam exercer seus direitos fundamentais em condições de igualdade e dignidade. 

 

Conclusão 



A análise do tema demonstra que não existe solução simples ou definitiva para os 
conflitos entre liberdade de expressão e liberdade religiosa em sociedades democráticas. 
Ambas as liberdades são pilares fundamentais da dignidade da pessoa humana e do 
pluralismo político, valores centrais do Estado Democrático de Direito. 

A Constituição Federal de 1988 reconhece de forma expressa a liberdade de manifestação 
do pensamento (art. 5º, IV), a liberdade de expressão da atividade intelectual, artística, 
científica e de comunicação (art. 5º, IX), bem como a liberdade de consciência e de crença 
(art. 5º, VI), assegurando ainda o livre exercício dos cultos religiosos e a proteção dos 
respectivos locais e liturgias. 

Em tese, esses direitos se reforçam mutuamente: a liberdade de expressar ideias inclui o 
direito de professar crenças, criticar dogmas e estimular o debate público acerca de 
valores morais e espirituais. Contudo, na prática, surgem tensões inevitáveis, 
especialmente quando o exercício de uma liberdade ameaça ou compromete a proteção 
da outra. 

A partir do exame da doutrina, da jurisprudência e de casos concretos, constata-se um 
consenso constitucional relevante: nenhum direito fundamental é absoluto. Todos 
coexistem dentro de um sistema jurídico que exige harmonização, de modo a impedir que 
o exercício de um direito anule ou esvazie o conteúdo de outro. 

A experiência constitucional brasileira, consolidada pela doutrina e pela jurisprudência 
dos tribunais superiores, indica que a técnica da ponderação de princípios é o caminho 
mais adequado para solucionar esses conflitos. Cada direito possui um núcleo essencial 
que deve ser protegido, mas também limites externos derivados da necessidade de 
respeitar outros direitos fundamentais. 

No conflito entre a liberdade de expressão e a liberdade religiosa, a Constituição não 
autoriza que a primeira seja utilizada como licença para o discurso de ódio, nem que a 
segunda sirva de escudo para práticas discriminatórias. A crítica teológica legítima — 
mesmo quando incômoda ou provocativa — deve ser resguardada, mas não pode se 
converter em incitação à violência ou à humilhação de grupos religiosos. 

A jurisprudência do STF e do STJ evidencia que existem instrumentos jurídicos 
suficientes para lidar com esses desafios. A aplicação do princípio da proporcionalidade, 
com seus subprincípios de adequação, necessidade e proporcionalidade em sentido 
estrito, viabiliza soluções equilibradas e respeitosas da complexidade das tensões 
envolvidas. 

Para além da atuação do Poder Judiciário, incumbe ao Estado adotar políticas públicas de 
educação para a tolerância religiosa e fortalecer canais de denúncia e responsabilização 
por discursos discriminatórios. À sociedade civil, cabe também o compromisso de 
fomentar uma cultura de respeito, sem abrir mão do debate crítico. 

A democracia constitucional brasileira, se quiser permanecer fiel a seus próprios 
fundamentos, precisa recusar tanto o autoritarismo censório quanto a complacência cínica 
com o ódio. Somente assim será possível garantir, de modo efetivo, a coexistência da 
liberdade de expressão e da liberdade religiosa, construindo um espaço público 
verdadeiramente plural, tolerante e digno para todos. 

 

 



Referências 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. 

BRASIL. Lei nº 7.716, de 5 de janeiro de 1989. Define os crimes resultantes de preconceito de raça ou de 
cor. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 6 jan. 1989. 

BRASIL. Código Civil (Lei nº 10.406, de 10 de janeiro de 2002). Diário Oficial da União, Brasília, DF, 11 
jan. 2002. 

SUPREMO TRIBUNAL FEDERAL (STF). Habeas Corpus nº 82.424/RS. Relator: Min. Maurício Corrêa, 
julgado em 17 set. 2003. 

SUPREMO TRIBUNAL FEDERAL (STF). Ação Direta de Inconstitucionalidade nº 4273/DF. Relator: 
Min. Luís Roberto Barroso, julgado em 27 set. 2017. 

SUPREMO TRIBUNAL FEDERAL (STF). Agravo em Recurso Extraordinário nº 958.252/MG. Relator: 
Min. Alexandre de Moraes, julgado em 29 nov. 2019. 

SUPREMO TRIBUNAL FEDERAL (STF). Ação Direta de Inconstitucionalidade nº 4439/DF. Relatora: 
Min. Cármen Lúcia, julgado em 27 set. 2017. 

SUPERIOR TRIBUNAL DE JUSTIÇA (STJ). Recurso Especial nº 1.584.194/SP. Relatora: Min. Nancy 
Andrighi, julgado em 16 fev. 2017. 

SUPERIOR TRIBUNAL DE JUSTIÇA (STJ). Recurso Especial nº 1.365.364/RJ. Relatora: Min. Nancy 
Andrighi, julgado em 18 set. 2014. 

ALEXY, Robert. Teoria dos direitos fundamentais. São Paulo: Malheiros, 2010. 

BARROSO, Luís Roberto. Curso de Direito Constitucional Contemporâneo. São Paulo: Saraiva, 2017. 

SARLET, Ingo Wolfgang. Dignidade da pessoa humana e direitos fundamentais. Porto Alegre: Livraria do 
Advogado, 2015. 

DWORKIN, Ronald. Levando os direitos a sério. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 

SUNSTEIN, Cass R. República: democracia e divergência. São Paulo: Martins Fontes, 2000. 

HABERMAS, Jürgen. Direito e Democracia: entre facticidade e validade. Rio de Janeiro: Tempo 
Brasileiro, 2003. 

FERRAJOLI, Luigi. Direitos e garantias: a tutela dos direitos fundamentais. São Paulo: Editora Revista 
dos Tribunais, 2002. 

SILVA, José Afonso da. Curso de Direito Constitucional Positivo. São Paulo: Malheiros, 2018. 

FERRAZ JR., Sérgio. Laicidade e Religião no Direito Constitucional Brasileiro. Revista Brasileira de 
Estudos Constitucionais, v. 1, n. 2, p. 65–88, 2012. 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Pacto Internacional sobre Direitos Civis e Políticos. 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Declaração sobre a eliminação de todas as formas 
de intolerância e discriminação baseadas em religião ou crença (Resolução 36/55, 1981). 

ORGANIZAÇÃO DOS ESTADOS AMERICANOS (OEA). Convenção Americana sobre Direitos 
Humanos (Pacto de San José da Costa Rica). 

 

 

Autores 

Abner Ferreira é advogado, jurista e bispo evangélico, líder da Assembleia de Deus - Ministério de 
Madureira. Com mais de 30 anos de destacada atuação em defesa da liberdade religiosa e dos direitos 
fundamentais, é cofundador e presidente da Comissão Especial de Juristas Evangélicos e Cristãos do 



Conselho Federal da OAB (CEJEC/CFOAB), além de idealizador da União Internacional de Juristas 
Evangélicos e Cristãos (Unijur). É editor, autor e articulista da coluna e das obras jurídicas Nos Estritos 
Termos da Lei. Atua ainda como conferencista internacional, autor e coorganizador de obras jurídicas, entre 
elas o livro Direitos Humanos, Justiça Social e Liberdades Fundamentais, publicado pela OAB Editora em 
homenagem ao ministro do STF André Mendonça. 

Sóstenes Marchezine é advogado, jurista e Conselheiro da OAB/DF. Representa o Conselho Federal da 
OAB na Comissão Nacional dos Objetivos de Desenvolvimento Sustentável da Presidência da República 
(CNODS/PR). Atua de forma especializada nos Tribunais Superiores, no espectro macro do Direito 
Constitucional e do Direito Público, além de se destacar na vertente do Direito ESG e Sustentável. É 
cofundador e secretário-geral da Comissão Especial de Juristas Evangélicos e Cristãos no Conselho Federal 
da OAB (CEJEC/CFOAB) e da União Internacional de Juristas Evangélicos e Cristãos (Unijur). É sócio-
diretor da Arnone Advogados, da Arnone Soluções e do Grupo Arnone, em Brasília. Vice-presidente do 
Instituto Global ESG, também cofundou o Movimento Interinstitucional ESG na Prática e exerce a função 
de secretário-executivo da Frente Parlamentar ESG na Prática no Congresso Nacional. É editor, autor e 
articulista da coluna e das obras jurídicas Nos Estritos Termos da Lei, bem como autor e coorganizador de 
livros jurídicos, entre eles Direitos Humanos, Justiça Social e Liberdades Fundamentais, publicado pela 
OAB Editora em homenagem ao ministro do STF André Mendonça. Destaca-se ainda por sua atuação em 
advocacy e relações institucionais e governamentais. 


